&

\

De la Ternura como Categoria y Horizonte Politico

On Tenderness as a Category and Political Horizon

Sergio Arturo Avalos Magana'*

Tipo de articulo: Articulo original

1 Politologo y socitlogo del derecho especializado en Derechos Humanos de las personas con Discapacidad. Profesor
del Centro Internacional de Posgrado A.C. y de la Universidad de Paris Saclay. Miembro del Discourse and Law
Research Laboratory (LIDiD) en el Centre of Discourse Studies de Barcelona.



RESUMEN

El presente ensayo propone introducir la ternura
como categoria politica capaz de hacer frente a
una extendida logica de deshumanizaciéon y
tecnofacismo. Mas alla de la propuesta de Care
de Tronto, se abre un espacio de diadlogo que va
de Axel Honneth y Donna Haraway y Varela,
pasando por Ivan Illich y Tom Shakepeare, entre
otros. Busco tejer la idea de la ternura como
forma de relacion enactiva que permita co-
construir nuevos horizontes pensados desde las
condiciones de vulnerabilidad.

En lugar de una politica del poder y la
productividad, se plantea una politica donde lo
humano se define por su capacidad de sentir la
alteridad y de cohabitar. Una apuesta radical,
enactiva y encarnada, de reconocimiento de la
alteridad, de co-construccion con la alteridad.

Palabras clave: ternura, enfoque enactivista,
reconocimiento, participacion.

Sergio Arturo Avalos Magafa
De la Ternura como Categoria

ABSTRACT

This essay proposes to introduce tenderness as a
political category capable of confronting a
widespread logic of dehumanization and
technofascism. Beyond Tronto's Care proposal, it
opens a space for dialogue that extends from
Axel Honneth and Donna Haraway and Varela,
to Ivan Illich and Tom Shakepeare, among
others. T seek to weave together the idea of
tenderness as a form of enactive relationship that
allows for the co-construction of new horizons
conceived from the conditions of vulnerability.

Instead of a politics of power and productivity,
I propose a politics where the human is defined
by its capacity to experience otherness and to
cohabit. A radical, enactive and embodied
commitment to recognition of otherness, to co-
construction with otherness.

Keywords: tenderness, enactivist approach,
recognition, participation.

Fecha de recibido: 25 de febrero de 2025
Fecha de aceptado: 16 de mayo de 2025
Fecha de publicacion: 08 de diciembre de 2025

Licencia creative commons:
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0
International NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International

90e9

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Licencia
CC-By-NC-ND

Sove




INTRODUCCION

La crisis de lo humano

Las sociedades de este siglo 21 hacen frente a
procesos muy rapidos de deshumanizacion que se
pensaban rebasados. Las repetidas crisis, aun
siendo optimistas, podrian considerarse como
existenciales y sin que parezca haber una
capacidad clara de respuesta. Una de las
paradojas de la situacion es que diversos
pensadores, desde los afios 70 del siglo pasado
(Jacques Ellul, Ivan Illich, André Gorz) venian
llamando la atenciéon sobre una cantidad de
riesgos: el productivismo, la tecnologia o la
alienacion en las sociedades modernas. Sin
embargo, los conductores del planeta, en lugar de
frenar y reflexionar, decidieron acelerar. Como
cereza en el pastel, la sociedad dice Olivier Abel
(2022), viven atravesadas por un uso creciente de
la humillaciéon que contribuye a tensar a las
poblaciones, a enfrentarlas entre si y a buscar,
victimas expiatorias, en suma, a deshumanizar
(Volpato, 2014).

Este texto es una “primera piedra”, espero,
para la construccién de un futuro edificio teorico.
En la linea del Manifiesto Cyborg de Donna
Haraway (Haraway, 2020) y de los
cuestionamientos de Rita Segato (Segato, 2018)
busco, por el momento, esbozar un camino, una
tentativa de respuesta que pueda ser retomada y
replicada por quienes la consideren pertinente.

El presente trabajo se estructura en cuatro
secciones. En primer lugar, se define
operativamente el concepto de tecnofascismo y se
justifica la pertinencia de la categoria de ternura
politica. Posteriormente, se revisan los aportes
provenientes de la antropologia y la biologia
social que permiten fundamentar historicamente
la cooperacion como principio evolutivo. En
tercer lugar, se analizan las formas
contempordneas de invisibilizacion de la

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Sergio Arturo Avalos Magafa
De la Ternura como Categoria

vulnerabilidad en los discursos y estructuras
tecnoldgicas. Finalmente, se argumenta que el
disefio universal ofrece una via concreta para
pensar una prospectiva tecnoldgica humanista,
basada no en la optimizaciéon del rendimiento,
sino en la garantia del cuidado mutuo.

1. RESISTIR AL TECNO-
FACISMO

La desafeccion, el aislamiento tecnologico y la
pérdida del sentido de lo humano que la triada
compuesta por Jacques Ellul, Ivan Illich y André
Gorz veian venir desde el siglo pasado se ha
concretado en lo que algunos autores han
llamado un tecnofacismo (Mhalla, 2025; Zuboff,
2019).

El desarrollo tecnologico contemporaneo, lejos
de convertirse en un instrumento de
emancipacion, se ha  convertido en
configuraciones crecientes de control social y
guernamentalidad técnica.

En este sentido, el tecnofacismo debe ser
entendido como una forma (poco clara, difusa) de
poder algoritimico basada en la extraccién y
manejo de datos, la automatizacién de las
decisiones y la modulacién no democratica de los
comportamientos. A diferencia de los dispositivos
disciplinarios mas conocidos (Foucault, 2003),
este modelo no opera a través de la coercion
directa sino a través de la captacion de la
atencion, la normalizacién de la vigilancia, la
autovigilancia y la transformacion de los sujetos
en entidades lo més previsibles y cuantificables.
Ahora bien, es necesario aclarar que la critica al
tecnofacismo no implica adoptar una posicion
tecnéfoba ni abonar al individualismo y la
mistificacién de la autonomia.

Al contrario, se trata de resistir a través de la
valorizacion de wun principio organizador
historicamente constitutivo de las sociedades

Licencia
CC-By-NC-ND

Sove




&

'\

humanas: la cooperacién y la co-construccion
sustentadas en el reconocimiento y la
vulnerabilidad compartida.

Resistir al tecnofacismo requiere entonces la
elaboracion de nuevas categorias politicas, de ahi
nuestra propuesta de introducir la ternura como
una de esas categorias de resistencia. La
propuesta se refiere entonces a considerar a la
ternura como una disposicion ética y politica
orientada al reconocimiento (Honneth & Rusch,
2013) de la alteridad. Esto es, como categoria
analitica capaz de disputar la hegemonia de la
racionalidad tecnocratica.

La ternura como experiencia politica

El concepto de ternura ha permanecido
histéricamente confinado al &mbito afectivo o
privado, asociado a lo intimo, lo maternal o lo
sentimental, y por ende relegado de la teoria
politica, habitualmente estructurada en torno a
categorias como poder, soberania, justicia o
conflicto.

Sin embargo, diversos desarrollos
contemporaneos en filosofia social, teoria
feminista y estudios del cuidado (care) permiten
reintroducir la ternura como disposicion
relacional con potencial normativo, capaz de
disputar  las  légicas  dominantes  de
individualismo y competencia. En efecto, desde
los afios 80 -90 Carol Gilligan y Joan Tronto viene
proponiendo retomar una ética del cuidado
(“care”) que, de manera acertada, politizaria la
dependencia (Tronto, 2013). Sin embargo, el
cuidado como concepto corre el riesgo de
quedarse en una logica asistencial: unos cuidan,
otros reciben.

O médico rehabilitador: se cuida a quien tiene
una patologia. Amén de que el concepto ha
sufrido ya los efectos del parasitismo ideologico
propio de las sociedades neoliberales. Nosotros
argumentamos que no hay cuidado emancipador

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Sergio Arturo Avalos Magafa
De la Ternura como Categoria

sin reconocimiento reciproco. Asi, es posible
entender la ternura como una modalidad
especifica de reconocimiento, siguiendo la teoria
de Axel Honneth (Honneth, 2013) para quien el
vinculo social se sostiene en formas diferenciadas
de reconocimiento afectivo, juridico y social. La
ternura no equivale simplemente al amor o al
cuidado, sino que opera como una forma de
reconocimiento activo de la alteridad como un
todo que incluye su vulnerabilidad otorgandole
valor y legitimidad en tanto sujeto de relacion.

Mientras el reconocimiento juridico se basa en
la igualdad abstracta, la ternura subraya la
singularidad encarnada del otro y, por tanto, su
derecho a recibir atenci6n, proteccion o
acompanamiento en funciéon de sus necesidades
especificas.

En este sentido, podria afirmarse que la
ternura constituye una gramaética sensible de la
justicia. Asimismo, desde la perspectiva
fenomenologica y enactivista de Varela,
Thompson y Rosch (Varela et al.,, 1993), la
cognicion no puede separarse de la afectividad y
la corporeidad. Percibir al otro con ternura
implica una disposicién corporal y atencional que
reorganiza la percepcion del mundo compartido.

No se trata de una emocion pasajera, sino de un
modo de habitar el espacio relacional que
favorece la  cooperacion y limita la
instrumentalizacion. Esta linea se encuentra en
resonancia con la propuesta de Donna Haraway
(Haraway, 2016), cuando invita a “permanecer
con lo problemético” (staying with the trouble),
asumiendo la co-presencia con aquello que es
fragil o incomodo como fundamento ético. En
contraste con las nociones modernas de
autonomia y autosuficiencia (enquistadas, en
parte, en el imaginario tecnofacista
contemporaneo), la ternura permite reafirmar la
interdependencia constitutiva de los cuerpos
(Butler, 2009; Tronto, 2013).

Licencia
CC-By-NC-ND

Sove




En lugar de ocultar o patologizar la
vulnerabilidad, la ternura la convierte en punto
de partida de la accion colectiva. Desde esta
perspectiva, la politica ya no se define
unicamente como gestion del conflicto o
administracibn de recursos, sino como
organizacion institucional del cuidado mutuo
(Tronto, 2013).

Trazar una teoria politica de la ternura implica,
por tanto, desplazar el eje normativo desde la
productividad o la eficiencia hacia el
reconocimiento. La pregunta politica no seria
inicamente “écomo distribuimos
equitativamente los medios y los derechos?”, sino
también “écomo respondemos colectivamente a
las necesidades del otro cuando se encuentra en
situacion de fragilidad?”. Se trata de un enfoque
que desestabiliza las dicotomias clasicas entre
autonomia y dependencia, publico y privado,
afecto y racionalidad. En suma, la ternura,
comprendida como reconocimiento sensible de la
vulnerabilidad ajena y disposiciéon a sostenerla,
puede ser concebida como categoria politica en
tanto:

1.  Permite definir una forma de justicia
anclada en la atencién diferenciada, y no sélo en
laigualdad abstracta;

2. Ofrece un marco relacional que resiste la
logica de la instrumentalizacion tecnologica;

3. Proporciona una base para repensar las
instituciones y los disefos sociales desde la co-
presencia y el cuidado.

Su pertinencia se vuelve especialmente
evidente en contextos donde las tecnologias
tienden a borrar la fragilidad y a reducir al sujeto
a dato o a funcién. En contraposicion, la ternura
reintroduce al cuerpo vulnerado como medida
ultima de toda organizacion colectiva.

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Sergio Arturo Avalos Magafa
De la Ternura como Categoria

2. APORTES PROVENIENTES
DE LA ANTROPOLOGIA Y LA
ARQUEOLOGIA

La propuesta de la ternura como categoria
politica no tiene una fuente tinicamente ética; es
también histérica y evolutiva. Las investigaciones
mas recientes en antropologia y arqueologia
(Cohen, 2003; Degusta, 2002; Spikins, 2015)
muestran que las primeras comunidades
humanas (incluidos los Neandertales), no sélo
cuidaban de sus enfermos, sino que alimentaban
a quienes ya no podian cazar y protegian a los
ninos ajenos. Alli donde el “darwinismo social”
imagina lucha y competencia, los huesos
cicatrizados y los restos funerarios revelan
cuidado y compasion, lo cual indica que la
interdependencia fue un rasgo evolutivo antes
que moral (Degusta, 2002; Spikins, 2015). En
oposicion al imaginario competitivo asociado a
una lectura errénea del darwinismo.

Tal como argument6 Piotr Kropotkin a inicios
del siglo XX, la ayuda mutua fue tanto un factor
de supervivencia como la fuerza fisica. La
humanidad no avanz6 porque algunos
dominaron a los demaés, sino porque aprendimos
a sostenernos mutuamente. En esta linea, la
vulnerabilidad puede ser reinterpretada no como
déficit, sino como principio estructurante de
cohesion y organizacion social.

3. FORMAS
CONTEMPORANEAS DE
INVISIBILIZACION

La vulnerabilidad, lejos de haber desaparecido
en las sociedades contemporaneas, ha sido
gestionada mediante mecanismos que la ocultan
o la neutralizan simbdlicamente. El régimen
tecnofacista actual opera a través de tres
estrategias principales de invisibilizacién. En

Licencia
CC-By-NC-ND

Sove




primer lugar, la patologizacion convierte la
vulnerabilidad en un problema técnico o médico.

El sufrimiento se traduce en diagnostico y
protocolo, y el sujeto vulnerable se convierte en
“caso”, desplazando el vinculo politico hacia la
administracion. En segundo lugar, la logica
neoliberal de la optimizacion convierte la
autonomia en mandato moral, exigiendo
resiliencia permanente y  autosuficiencia
performativa. La dependencia se vuelve fracaso
(Shakespeare, 2000). En tercer lugar, la
sustitucion algoritmica de los vinculos reduce el
encuentro a flujo de datos: el usuario reemplaza
al cuerpo, la métrica al gesto, la presencia al
contacto. Esta abstraccibn no es neutra:
determina quién puede mostrarse y quién debe
permanecer fuera de cuadro. O, para utilizar los
términos de Judith Butler, determina y designa
cuales son los “cuerpos que importan” (Butler,
1993). En este orden de invisibilidad, la fragilidad
no desaparece: se reprime, se privatiza o se
gestiona silenciosamente.

4. ARTICULAR LA POLITICA
DE LA VULNERABILIDAD CON
EL. PARADIGMA DEL DISENO
UNIVERSAL

El paradigma del Disefio Universal fue
desarrollado en el marco de los estudios sobre
discapacidad Disability Studies (Goodley, 2024).
Dicho enfoque sostiene que, al disefiar entornos,
artefactos o sistemas pensando en las
necesidades de los cuerpos més limitados o de
necesidades cognitivas de adaptacion, se generan
soluciones mas inclusivas, resilientes y eficientes
para el conjunto de la poblacion. De este modo, la
fragilidad se convierte en criterio metodoldgico
para la planificacion colectiva y no en anomalia a
ser corregida.

Partiendo de esa genealogia de Ila
vulnerabilidad como potencia, este texto propone

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Sergio Arturo Avalos Magafa
De la Ternura como Categoria

un desplazamiento politico: pensar el disefio del
futuro (tecnoldgico, urbano, institucional), desde
los cuerpos y cogniciones mas fragiles.

El paradigma del diseno universal,
desarrollado inicialmente por los movimientos de
personas con discapacidad (Guffey, 2023),
demuestra que cuando se disena para quienes
tienen mas dificultades, se mejora la vida de
todos: Una rampa no beneficia solo a la persona
en silla de ruedas, sino también a los adultos
mayores, al padre con una carreola, al repartidor.

Asi, la accesibilidad deja de ser un gesto
compasivo para convertirse en principio
estructurante de justicia y eficiencia colectiva. El
discurso contemporaneo de la inclusiéon suele
presentarse como conquista ética. Sin embargo,
cuando la inclusién no transforma la estructura
sino que invita al sujeto a adaptarse a ella, se
convierte en escenografia (Shakespeare, 2000).
En este ensayo se propone un desplazamiento
aun mas radical: pasar de la inclusibn como
acceso a la co-presencia como co-produccion. No
se trata de 'hacer sitio', sino de reconocer que el
sitio nunca fue propiedad exclusiva.

Por otro lado, inspirados en Eyraud y Risse
(Eyraud, 2023; Sikkink et al., 2009) entendemos
los derechos humanos no sélo como codigos
normativos, sino como un horizonte de sentido y
como herramientas apropiables. El derecho no se
otorga: se ocupa, se transforma, se encarna.

Una democracia viva es una democracia
apropiable. Por otro lado, la participacion, para
evitar el parasitismo ideol6gico, debe entenderse
en el sentido de Joélle Zask (Zask, 2011), quien
sostiene que participar no es solo estar presente,
sino también tomar parte, recibir y contribuir.
Incluir sin permitir impactar es decoracion
democratica. La participacién auténtica exige
riesgo, negociacion, y reconocimiento de la
alteridad con ternura

Licencia
CC-By-NC-ND

Sove




&
CPAC
REFLEXIONES FINALES

Hemos tratado de mostrar que el paradigma
tecnofacista contemporaneo borra la
vulnerabilidad y erosiona el reconocimiento y
coémo, a través del diseno universal, se puede co-
construir una hoja de ruta concreta para una
prospectiva tecnologica verdaderamente
humanista. Frente al borramiento tecnofacista
contemporaneo, el paradigma del diseno
universal se presenta como una ontologia politica
mas que como una técnica accesibilista. Su
premisa es rotunda: no existe un cuerpo estandar
que funcione como medida de lo humano. En
lugar de disefiar para una supuesta norma
corporal, se trata de disefiar desde la pluralidad
encarnada, reconociendo que toda forma de
habitabilidad es relacional.

Aqui, el pensamiento enactivista de Francisco
Varela es esencial para co-recrear un mundo
desde dentro mediante la accion situada.
Aplicado al campo politico, esto implica que la
participacion no consiste en integrar cuerpos en
estructuras dadas, sino en permitir que esos
cuerpos transformen las estructuras desde su
presencia.

Este giro se enlaza con la propuesta de Joélle
Zask sobre la participacion (Zask, 2011).
Participar no es estar presente ni ser consultado;
es tomar parte en un proceso comun de
produccion de realidad, donde se recibe algo a
cambio de contribuir. La accesibilidad, en este
marco, no puede definirse como «dar acceso»
sino como abrir espacio para que el otro pueda
influir y modificar. Por tanto, el disefio universal
como politica enactiva y participativa permite
tres desplazamientos cruciales: de la adaptacion
del cuerpo al entorno hacia la adaptaciéon del
entorno al cuerpo; de la asistencia pasiva hacia la
co-produccion activa; y de la accesibilidad como
gesto compasivo hacia la accesibilidad como
redistribucion de agencia.

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

Sergio Arturo Avalos Magafia
De la Ternura como Categoria

En resumen: no se disefia para integrar al otro,
sino para que el otro pueda intervenir en el disefio
mismo. Esta es la diferencia entre tolerar
presencias y cohabitar mundos. Tal como sugiere
Haraway (Haraway, 2016), el vinculo no se
establece Unicamente en la afinidad o la
eficiencia, sino en la capacidad de mantenerse
con aquello que es fragil, incierto o dependiente
porque el futuro no sera humano por la potencia
de sus maquinas, sino por la ternura con la que
cuide de sus cuerpos.

Referencias

1. Abel, O. (2022). De l'humiliation: Le
nouveau poison de notre société. Editions
Les Liens qui liberent.

2. Butler, J. (1993). Bodies that matter : On
the discursive limits of « sex ». Taylor and
Francis.

3. Butler, J. (2009). Frames of war : When is
life grievable? (1. publ). Verso.

4. CHIARA VOLPATO. (2014).
DEUMANIZZAZIONE;COME SI
LEGITTIMA LA VIOLENZA. EDITORI
LATERZA.

5. Cohen, C. (2003). La femme des origines :
Images de la femme dans la préhistoire
occidentale. Belin-Herscher.

6. Degusta, D. (2002). Comparative Skeletal
Pathology and the Case for Conspecific
Care in Middle Pleistocene Hominids.
Journal of Archaeological Science, 29(12),
1435-1438.
https://doi.org/10.1006/jasc.2001.0808

7. Eyraud, B. (2023). Adopter une approche
du handicap par les droits humains ? La
domestication en spirale de la Convention
internationale sur les droits des
personnes handicapées en France: Droit

Licencia
CC-By-NC-ND

@00



https://doi.org/10.1006/jasc.2001.0808

&

CRAC

8.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

société, N° 113(1), 55-71.
https://doi.org/10.3917/drs1.113.0055
Foucault, M. (2003). Surveiller et punir :
Naissance de la prison. Gallimard.

Goodley, D. (2024). Disability Studies (3¢
éd.).

Guffey, E. E. (2023). After universal
design : The disability design revolution.
Bloomsbury Visual Arts.

Haraway, D. (2016). Staying with the
trouble : Making kin in the Chthulucene.
Duke University Press.

Haraway, D. (2020). Manifiesto Ciborg
(1st ed). Kadtica Libros.

Honneth, A. (2013). La lutte pour la
reconnaissance. Gallimard.

Honneth, A., & Rusch, P. (2013). La lutte
pour la reconnaissance. Gallimard.

Mhalla, A. (2025). Cyberpunk: Le
nouveau systéme totalitaire. Editions du
Seuil.

Segato, R. L. (2018). Contra-pedagogias
de la crueldad. Prometeo Libros.

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025
ISSN (en tramite)
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es

17.

18.

19.

20.

21.

22,

23.

Sergio Arturo Avalos Magafia
De la Ternura como Categoria

Shakespeare, T. (2000). Help : Imagining
welfare. Venture Press.

Sikkink, K., Ropp, S. C., & Risse, T. (Eds.).
(2009). The power of human rights:
International norms and domestic
change. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511598
777

Spikins, P. (2015). How compassion made
us human: The evolutionary origins of
tenderness, trust and morality. Pen &
Sword Archaeology.

Tronto, J. C. (2013). Caring democracy :
Markets, equality, and justice. New York
University Press.

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E.
(1993). The embodied mind: Cognitive
science and human experience (14.
print.). MIT Press.

Zask, J. (2011). Participer : Essai sur les
formes démocratiques de la participation.
le Bord de 'eau.

Zuboff, S. (2019). The age of surveillance
capitalism : The fight for a human future

at the new frontier of power. Profile
books.

Licencia
CC-By-NC-ND

@00


https://doi.org/10.1017/CBO9780511598777
https://doi.org/10.1017/CBO9780511598777

