
 

De la Ternura como Categoría y Horizonte Político 

On Tenderness as a Category and Political Horizon 

Sergio Arturo Avalos Magaña1*  
 
 
 

Tipo de artículo: Artículo original 
 

 

 

                                                      
1 Politólogo y sociólogo del derecho especializado en Derechos Humanos de las personas con Discapacidad. Profesor 
del Centro Internacional de Posgrado A.C. y de la Universidad de París Saclay. Miembro del Discourse and Law 
Research Laboratory (LIDiD) en el Centre of Discourse Studies de Barcelona. 



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 2 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

RESUMEN 

El presente ensayo propone introducir la ternura 
como categoría política capaz de hacer frente a 
una extendida lógica de deshumanización y 
tecnofacismo. Más allá de la propuesta de Care 
de Tronto, se abre un espacio de diálogo que va 
de Axel Honneth y Donna Haraway y Varela, 
pasando por Ivan Illich y Tom Shakepeare, entre 
otros. Busco tejer la idea de la ternura como 
forma de relación enactiva que permita co-
construir nuevos horizontes pensados desde las 
condiciones de vulnerabilidad.  

En lugar de una política del poder y la 
productividad, se plantea una política donde lo 
humano se define por su capacidad de sentir la 
alteridad y de cohabitar. Una apuesta radical, 
enactiva y encarnada, de reconocimiento de la 
alteridad, de co-construcción con la alteridad.  

Palabras clave: ternura, enfoque enactivista, 
reconocimiento, participación. 

ABSTRACT 

This essay proposes to introduce tenderness as a 
political category capable of confronting a 
widespread logic of dehumanization and 
technofascism. Beyond Tronto's Care proposal, it 
opens a space for dialogue that extends from 
Axel Honneth and Donna Haraway and Varela, 
to Ivan Illich and Tom Shakepeare, among 
others. I seek to weave together the idea of 
tenderness as a form of enactive relationship that 
allows for the co-construction of new horizons 
conceived from the conditions of vulnerability.  

Instead of a politics of power and productivity, 
I propose a politics where the human is defined 
by its capacity to experience otherness and to 
cohabit. A radical, enactive and embodied 
commitment to recognition of otherness, to co-
construction with otherness. 

Keywords: tenderness, enactivist approach, 
recognition, participation. 

 

Fecha de recibido: 25 de febrero de 2025 
Fecha de aceptado: 16 de mayo de 2025 

Fecha de publicación: 08 de diciembre de 2025 

 
 
 

Licencia creative commons: 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 

International NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International 
 
 



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 3 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

INTRODUCCIÓN 

La crisis de lo humano 

Las sociedades de este siglo 21 hacen frente a 

procesos muy rápidos de deshumanización que se 

pensaban rebasados. Las repetidas crisis, aun 

siendo optimistas, podrían considerarse como 

existenciales y sin que parezca haber una 

capacidad clara de respuesta. Una de las 

paradojas de la situación es que diversos 

pensadores, desde los años 70 del siglo pasado 

(Jacques Ellul, Ivan Illich, André Gorz) venían 

llamando la atención sobre una cantidad de 

riesgos: el productivismo, la tecnología o la 

alienación en las sociedades modernas. Sin 

embargo, los conductores del planeta, en lugar de 

frenar y reflexionar, decidieron acelerar. Como 

cereza en el pastel, la sociedad dice Olivier Abel 

(2022), viven atravesadas por un uso creciente de 

la humillación que contribuye a tensar a las 

poblaciones, a enfrentarlas entre sí y a buscar, 

víctimas expiatorias, en suma, a deshumanizar 

(Volpato, 2014).  

Este texto es una “primera piedra”, espero, 

para la construcción de un futuro edificio teórico. 

En la línea del Manifiesto Cyborg de Donna 

Haraway (Haraway, 2020) y de los 

cuestionamientos de Rita Segato (Segato, 2018) 

busco, por el momento, esbozar un camino, una 

tentativa de respuesta que pueda ser retomada y 

replicada por quienes la consideren pertinente. 

El presente trabajo se estructura en cuatro 

secciones. En primer lugar, se define 

operativamente el concepto de tecnofascismo y se 

justifica la pertinencia de la categoría de ternura 

política. Posteriormente, se revisan los aportes 

provenientes de la antropología y la biología 

social que permiten fundamentar históricamente 

la cooperación como principio evolutivo. En 

tercer lugar, se analizan las formas 

contemporáneas de invisibilización de la 

vulnerabilidad en los discursos y estructuras 

tecnológicas. Finalmente, se argumenta que el 

diseño universal ofrece una vía concreta para 

pensar una prospectiva tecnológica humanista, 

basada no en la optimización del rendimiento, 

sino en la garantía del cuidado mutuo.  

1. RESISTIR AL TECNO-

FACISMO 

La desafección, el aislamiento tecnológico y la 

pérdida del sentido de lo humano que la triada 

compuesta por Jacques Ellul, Ivan Illich y André 

Gorz veían venir desde el siglo pasado se ha 

concretado en lo que algunos autores han 

llamado un tecnofacismo (Mhalla, 2025; Zuboff, 

2019).  

El desarrollo tecnológico contemporáneo, lejos 

de convertirse en un instrumento de 

emancipación, se ha convertido en 

configuraciones crecientes de control social y 

guernamentalidad técnica.  

En este sentido, el tecnofacismo debe ser 

entendido como una forma (poco clara, difusa) de 

poder algorítimico basada en la extracción y 

manejo de datos, la automatización de las 

decisiones y la modulación no democrática de los 

comportamientos. A diferencia de los dispositivos 

disciplinarios más conocidos (Foucault, 2003), 

este modelo no opera a través de la coerción 

directa sino a través de la captación de la 

atención, la normalización de la vigilancia, la 

autovigilancia y la transformación de los sujetos 

en entidades lo más previsibles y cuantificables. 

Ahora bien, es necesario aclarar que la crítica al 

tecnofacismo no implica adoptar una posición 

tecnófoba ni abonar al individualismo y la 

mistificación de la autonomía.  

Al contrario, se trata de resistir a través de la 

valorización de un principio organizador 

históricamente constitutivo de las sociedades 



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 4 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

humanas: la cooperación y la co-construcción 

sustentadas en el reconocimiento y la 

vulnerabilidad compartida. 

Resistir al tecnofacismo requiere entonces la 

elaboración de nuevas categorías políticas, de ahí 

nuestra propuesta de introducir la ternura como 

una de esas categorías de resistencia. La 

propuesta se refiere entonces a considerar a la 

ternura como una disposición ética y política 

orientada al reconocimiento (Honneth & Rusch, 

2013) de la alteridad. Esto es, como categoría 

analítica capaz de disputar la hegemonía de la 

racionalidad tecnocrática.  

La ternura como experiencia política 

El concepto de ternura ha permanecido 

históricamente confinado al ámbito afectivo o 

privado, asociado a lo íntimo, lo maternal o lo 

sentimental, y por ende relegado de la teoría 

política, habitualmente estructurada en torno a 

categorías como poder, soberanía, justicia o 

conflicto.  

Sin embargo, diversos desarrollos 

contemporáneos en filosofía social, teoría 

feminista y estudios del cuidado (care) permiten 

reintroducir la ternura como disposición 

relacional con potencial normativo, capaz de 

disputar las lógicas dominantes de 

individualismo y competencia. En efecto, desde 

los años 80 -90 Carol Gilligan y Joan Tronto viene 

proponiendo retomar una ética del cuidado 

(“care”) que, de manera acertada, politizaría la 

dependencia (Tronto, 2013). Sin embargo, el 

cuidado como concepto corre el riesgo de 

quedarse en una lógica asistencial: unos cuidan, 

otros reciben. 

O médico rehabilitador: se cuida a quien tiene 

una patología. Amén de que el concepto ha 

sufrido ya los efectos del parasitismo ideológico 

propio de las sociedades neoliberales. Nosotros 

argumentamos que no hay cuidado emancipador 

sin reconocimiento recíproco. Así, es posible 

entender la ternura como una modalidad 

específica de reconocimiento, siguiendo la teoría 

de Axel Honneth (Honneth, 2013) para quien el 

vínculo social se sostiene en formas diferenciadas 

de reconocimiento afectivo, jurídico y social. La 

ternura no equivale simplemente al amor o al 

cuidado, sino que opera como una forma de 

reconocimiento activo de la alteridad como un 

todo que incluye su vulnerabilidad otorgándole 

valor y legitimidad en tanto sujeto de relación. 

Mientras el reconocimiento jurídico se basa en 

la igualdad abstracta, la ternura subraya la 

singularidad encarnada del otro y, por tanto, su 

derecho a recibir atención, protección o 

acompañamiento en función de sus necesidades 

específicas.  

En este sentido, podría afirmarse que la 

ternura constituye una gramática sensible de la 

justicia. Asimismo, desde la perspectiva 

fenomenológica y enactivista de Varela, 

Thompson y Rosch (Varela et al., 1993), la 

cognición no puede separarse de la afectividad y 

la corporeidad. Percibir al otro con ternura 

implica una disposición corporal y atencional que 

reorganiza la percepción del mundo compartido.  

No se trata de una emoción pasajera, sino de un 

modo de habitar el espacio relacional que 

favorece la cooperación y limita la 

instrumentalización. Esta línea se encuentra en 

resonancia con la propuesta de Donna Haraway 

(Haraway, 2016), cuando invita a “permanecer 

con lo problemático” (staying with the trouble), 

asumiendo la co-presencia con aquello que es 

frágil o incómodo como fundamento ético. En 

contraste con las nociones modernas de 

autonomía y autosuficiencia (enquistadas, en 

parte, en el imaginario tecnofacista 

contemporáneo), la ternura permite reafirmar la 

interdependencia constitutiva de los cuerpos 

(Butler, 2009; Tronto, 2013).  



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 5 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

En lugar de ocultar o patologizar la 

vulnerabilidad, la ternura la convierte en punto 

de partida de la acción colectiva. Desde esta 

perspectiva, la política ya no se define 

únicamente como gestión del conflicto o 

administración de recursos, sino como 

organización institucional del cuidado mutuo 

(Tronto, 2013). 

Trazar una teoría política de la ternura implica, 

por tanto, desplazar el eje normativo desde la 

productividad o la eficiencia hacia el 

reconocimiento. La pregunta política no sería 

únicamente “¿cómo distribuimos 

equitativamente los medios y los derechos?”, sino 

también “¿cómo respondemos colectivamente a 

las necesidades del otro cuando se encuentra en 

situación de fragilidad?”. Se trata de un enfoque 

que desestabiliza las dicotomías clásicas entre 

autonomía y dependencia, público y privado, 

afecto y racionalidad. En suma, la ternura, 

comprendida como reconocimiento sensible de la 

vulnerabilidad ajena y disposición a sostenerla, 

puede ser concebida como categoría política en 

tanto: 

1. Permite definir una forma de justicia 

anclada en la atención diferenciada, y no sólo en 

la igualdad abstracta; 

2. Ofrece un marco relacional que resiste la 

lógica de la instrumentalización tecnológica; 

3. Proporciona una base para repensar las 

instituciones y los diseños sociales desde la co-

presencia y el cuidado. 

Su pertinencia se vuelve especialmente 

evidente en contextos donde las tecnologías 

tienden a borrar la fragilidad y a reducir al sujeto 

a dato o a función. En contraposición, la ternura 

reintroduce al cuerpo vulnerado como medida 

última de toda organización colectiva.  

2. APORTES PROVENIENTES 

DE LA ANTROPOLOGÍA Y LA 

ARQUEOLOGÍA 

La propuesta de la ternura como categoría 

política no tiene una fuente únicamente ética; es 

también histórica y evolutiva. Las investigaciones 

más recientes en antropología y arqueología 

(Cohen, 2003; Degusta, 2002; Spikins, 2015) 

muestran que las primeras comunidades 

humanas (incluidos los Neandertales), no sólo 

cuidaban de sus enfermos, sino que alimentaban 

a quienes ya no podían cazar y protegían a los 

niños ajenos. Allí donde el “darwinismo social” 

imagina lucha y competencia, los huesos 

cicatrizados y los restos funerarios revelan 

cuidado y compasión, lo cual indica que la 

interdependencia fue un rasgo evolutivo antes 

que moral (Degusta, 2002; Spikins, 2015). En 

oposición al imaginario competitivo asociado a 

una lectura errónea del darwinismo. 

Tal como argumentó Piotr Kropotkin a inicios 

del siglo XX, la ayuda mutua fue tanto un factor 

de supervivencia como la fuerza física. La 

humanidad no avanzó porque algunos 

dominaron a los demás, sino porque aprendimos 

a sostenernos mutuamente. En esta línea, la 

vulnerabilidad puede ser reinterpretada no como 

déficit, sino como principio estructurante de 

cohesión y organización social. 

3. FORMAS 

CONTEMPORÁNEAS DE 

INVISIBILIZACIÓN 

 La vulnerabilidad, lejos de haber desaparecido 

en las sociedades contemporáneas, ha sido 

gestionada mediante mecanismos que la ocultan 

o la neutralizan simbólicamente. El régimen 

tecnofacista actual opera a través de tres 

estrategias principales de invisibilización. En 



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 6 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

primer lugar, la patologización convierte la 

vulnerabilidad en un problema técnico o médico.  

El sufrimiento se traduce en diagnóstico y 

protocolo, y el sujeto vulnerable se convierte en 

“caso”, desplazando el vínculo político hacia la 

administración. En segundo lugar, la lógica 

neoliberal de la optimización convierte la 

autonomía en mandato moral, exigiendo 

resiliencia permanente y autosuficiencia 

performativa. La dependencia se vuelve fracaso 

(Shakespeare, 2000). En tercer lugar, la 

sustitución algorítmica de los vínculos reduce el 

encuentro a flujo de datos: el usuario reemplaza 

al cuerpo, la métrica al gesto, la presencia al 

contacto. Esta abstracción no es neutra: 

determina quién puede mostrarse y quién debe 

permanecer fuera de cuadro. O, para utilizar los 

términos de Judith Butler, determina y designa 

cuáles son los “cuerpos que importan” (Butler, 

1993). En este orden de invisibilidad, la fragilidad 

no desaparece: se reprime, se privatiza o se 

gestiona silenciosamente. 

4. ARTICULAR LA POLÍTICA 

DE LA VULNERABILIDAD CON 

EL PARADIGMA DEL DISEÑO 

UNIVERSAL   

El paradigma del Diseño Universal fue 

desarrollado en el marco de los estudios sobre 

discapacidad Disability Studies (Goodley, 2024). 

Dicho enfoque sostiene que, al diseñar entornos, 

artefactos o sistemas pensando en las 

necesidades de los cuerpos más limitados o de 

necesidades cognitivas de adaptación, se generan 

soluciones más inclusivas, resilientes y eficientes 

para el conjunto de la población. De este modo, la 

fragilidad se convierte en criterio metodológico 

para la planificación colectiva y no en anomalía a 

ser corregida. 

Partiendo de esa genealogía de la 

vulnerabilidad como potencia, este texto propone 

un desplazamiento político: pensar el diseño del 

futuro (tecnológico, urbano, institucional), desde 

los cuerpos y cogniciones más frágiles.  

El paradigma del diseño universal, 

desarrollado inicialmente por los movimientos de 

personas con discapacidad (Guffey, 2023), 

demuestra que cuando se diseña para quienes 

tienen más dificultades, se mejora la vida de 

todos: Una rampa no beneficia solo a la persona 

en silla de ruedas, sino también a los adultos 

mayores, al padre con una carreola, al repartidor.  

Así, la accesibilidad deja de ser un gesto 

compasivo para convertirse en principio 

estructurante de justicia y eficiencia colectiva. El 

discurso contemporáneo de la inclusión suele 

presentarse como conquista ética. Sin embargo, 

cuando la inclusión no transforma la estructura 

sino que invita al sujeto a adaptarse a ella, se 

convierte en escenografía (Shakespeare, 2000). 

En este ensayo se propone un desplazamiento 

aún más radical: pasar de la inclusión como 

acceso a la co-presencia como co-producción. No 

se trata de 'hacer sitio', sino de reconocer que el 

sitio nunca fue propiedad exclusiva.  

Por otro lado, inspirados en Eyraud y Risse 

(Eyraud, 2023; Sikkink et al., 2009) entendemos 

los derechos humanos no sólo como códigos 

normativos, sino como un horizonte de sentido y 

como herramientas apropiables. El derecho no se 

otorga: se ocupa, se transforma, se encarna.  

Una democracia viva es una democracia 

apropiable. Por otro lado, la participación, para 

evitar el parasitismo ideológico, debe entenderse 

en el sentido de Joëlle Zask (Zask, 2011), quien 

sostiene que participar no es sólo estar presente, 

sino también tomar parte, recibir y contribuir. 

Incluir sin permitir impactar es decoración 

democrática. La participación auténtica exige 

riesgo, negociación, y reconocimiento de la 

alteridad con ternura 



Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 7 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

REFLEXIONES FINALES 

Hemos tratado de mostrar que el paradigma 

tecnofacista contemporáneo borra la 

vulnerabilidad y erosiona el reconocimiento y 

cómo, a través del diseño universal, se puede co-

construir una hoja de ruta concreta para una 

prospectiva tecnológica verdaderamente 

humanista. Frente al borramiento tecnofacista 

contemporáneo, el paradigma del diseño 

universal se presenta como una ontología política 

más que como una técnica accesibilista. Su 

premisa es rotunda: no existe un cuerpo estándar 

que funcione como medida de lo humano. En 

lugar de diseñar para una supuesta norma 

corporal, se trata de diseñar desde la pluralidad 

encarnada, reconociendo que toda forma de 

habitabilidad es relacional.  

Aquí, el pensamiento enactivista de Francisco 

Varela es esencial para co-recrear un mundo 

desde dentro mediante la acción situada. 

Aplicado al campo político, esto implica que la 

participación no consiste en integrar cuerpos en 

estructuras dadas, sino en permitir que esos 

cuerpos transformen las estructuras desde su 

presencia.  

Este giro se enlaza con la propuesta de Joëlle 

Zask sobre la participación (Zask, 2011). 

Participar no es estar presente ni ser consultado; 

es tomar parte en un proceso común de 

producción de realidad, donde se recibe algo a 

cambio de contribuir. La accesibilidad, en este 

marco, no puede definirse como «dar acceso» 

sino como abrir espacio para que el otro pueda 

influir y modificar. Por tanto, el diseño universal 

como política enactiva y participativa permite 

tres desplazamientos cruciales: de la adaptación 

del cuerpo al entorno hacia la adaptación del 

entorno al cuerpo; de la asistencia pasiva hacia la 

co-producción activa; y de la accesibilidad como 

gesto compasivo hacia la accesibilidad como 

redistribución de agencia.  

En resumen: no se diseña para integrar al otro, 

sino para que el otro pueda intervenir en el diseño 

mismo. Esta es la diferencia entre tolerar 

presencias y cohabitar mundos. Tal como sugiere 

Haraway (Haraway, 2016), el vínculo no se 

establece únicamente en la afinidad o la 

eficiencia, sino en la capacidad de mantenerse 

con aquello que es frágil, incierto o dependiente 

porque el futuro no será humano por la potencia 

de sus máquinas, sino por la ternura con la que 

cuide de sus cuerpos.  

Referencias 

1. Abel, O. (2022). De l’humiliation : Le 

nouveau poison de notre société. Éditions 

Les Liens qui libèrent. 

 

2. Butler, J. (1993). Bodies that matter : On 

the discursive limits of « sex ». Taylor and 

Francis. 

 

3. Butler, J. (2009). Frames of war : When is 

life grievable? (1. publ). Verso. 

 

4. CHIARA VOLPATO. (2014). 

DEUMANIZZAZIONE;COME SI 

LEGITTIMA LA VIOLENZA. EDITORI 

LATERZA. 

 

5. Cohen, C. (2003). La femme des origines : 

Images de la femme dans la préhistoire 

occidentale. Belin-Herscher. 

 

6. Degusta, D. (2002). Comparative Skeletal 

Pathology and the Case for Conspecific 

Care in Middle Pleistocene Hominids. 

Journal of Archaeological Science, 29(12), 

1435‑1438. 

https://doi.org/10.1006/jasc.2001.0808 

 

7. Eyraud, B. (2023). Adopter une approche 

du handicap par les droits humains ? La 

domestication en spirale de la Convention 

internationale sur les droits des 

personnes handicapées en France: Droit 

https://doi.org/10.1006/jasc.2001.0808


Sergio Arturo Avalos Magaña  
De la Ternura como Categoría  

 8 

vol. 1, no. 1, julio-diciembre 2025  
ISSN (en trámite) 
https://ojs.pressmark.net/index.php/revistacipac/es 

 

 
Licencia 

CC-By-NC-ND 

et société, N° 113(1), 55‑71. 

https://doi.org/10.3917/drs1.113.0055 

8. Foucault, M. (2003). Surveiller et punir : 

Naissance de la prison. Gallimard. 

 

9. Goodley, D. (2024). Disability Studies (3e 

éd.). 

 

10. Guffey, E. E. (2023). After universal 

design : The disability design revolution. 

Bloomsbury Visual Arts. 

 

11. Haraway, D. (2016). Staying with the 

trouble : Making kin in the Chthulucene. 

Duke University Press. 

 

12. Haraway, D. (2020). Manifiesto Cíborg 

(1st ed). Kaótica Libros. 

 

13. Honneth, A. (2013). La lutte pour la 

reconnaissance. Gallimard. 

 

14. Honneth, A., & Rusch, P. (2013). La lutte 

pour la reconnaissance. Gallimard. 

 

15. Mhalla, A. (2025). Cyberpunk : Le 

nouveau système totalitaire. Editions du 

Seuil. 

 

16. Segato, R. L. (2018). Contra-pedagogías 

de la crueldad. Prometeo Libros. 

 

17. Shakespeare, T. (2000). Help : Imagining 

welfare. Venture Press. 

 

18. Sikkink, K., Ropp, S. C., & Risse, T. (Éds.). 

(2009). The power of human rights : 

International norms and domestic 

change. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511598

777 

 

19. Spikins, P. (2015). How compassion made 

us human : The evolutionary origins of 

tenderness, trust and morality. Pen & 

Sword Archaeology. 

 

20. Tronto, J. C. (2013). Caring democracy : 

Markets, equality, and justice. New York 

University Press. 

 

21. Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. 

(1993). The embodied mind : Cognitive 

science and human experience (14. 

print.). MIT Press. 

 

22. Zask, J. (2011). Participer : Essai sur les 

formes démocratiques de la participation. 

le Bord de l’eau. 

 

23. Zuboff, S. (2019). The age of surveillance 

capitalism : The fight for a human future 

at the new frontier of power. Profile 

books. 

 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511598777
https://doi.org/10.1017/CBO9780511598777

